
Серия «Универсалии культуры»
Выпуск ХV

ВАЛЕНТИН РАСПУТИН: 
МЕЖДУ СВЕТЛЫМ ПРОШЛЫМ 

И УСКОЛЬЗАЮЩИМ БУДУЩИМ

Монография

Издательство РХГА
Санкт-Петербург

2025

МИНИСТЕРСТВО ОБРАЗОВАНИЯ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ
РУССКАЯ ХРИСТИАНСКАЯ ГУМАНИТАРНАЯ 
АКАДЕМИЯ ИМЕНИ Ф. М. ДОСТОЕВСКОГО

КРАСНОЯРСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ 
ПЕДАГОГИЧЕСКИЙ УНИВЕРСИТЕТ 

ИМЕНИ В. П.  АСТАФЬЕВА
ГОСУДАРСТВЕННОЕ АВТОНОМНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ КУЛЬТУРЫ 

ИРКУТСКИЙ ОБЛАСТНОЙ КРАЕВЕДЧЕСКИЙ МУЗЕЙ  
ИМЕНИ Н. Н. МУРАВЬЕВА-АМУРСКОГО

МУЗЕЙ В. Г. РАСПУТИНА

Н. В. Ковтун



УДК 82.09
ББК 83.3(2Рус=Рос)6 Распутин В. Г.

К568

© Н. В. Ковтун, 2025
© АНО ВО «РХГА», 2025
© КГПУ им. В. П. Астафьева, 2025ISBN 978-5-907987-89-0

К568   Валентин Распутин: между светлым прошлым и усколь-
зающим будущим. Серия «Универсалии культуры». 
Вып. ХV: монография / Н. В. Ковтун. — Санкт-Петербург : 
Издательство РХГА, 2025. — 396 с.

ISBN 978-5-907987-89-0
Для филологов, культурологов и всех, кто интересуется историей, 

актуальными проблемами и перспективами развития отечественной 
словесности.

Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда
№ 23-18-00408, https://rscf.ru/project/23-18-00408/;  

Русская христианская гуманитарная академия им. Ф. М. Достоевского

Р е д а к ц и о н н а я  к о л л е г и я:
д-р филол. наук, проф. А. Куляпин (Россия);

д-р филол. наук, проф. Я. Войводич (Хорватия);
канд. филол. наук, доцент Н. Вальянов (Россия)

Р е ц е н з е н т ы:
Людмила Синякова, профессор  

Новосибирского государственного университета (Россия);
Нина Барковская, профессор  

Уральского государственного педагогического университета (Россия)

Ковтун, Н. В.

УДК 82.09
ББК 83.3(2Рус=Рос)6 Распутин В. Г.



СОДЕРЖАНИЕ

Вместо введения . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 5

Р а з д е л  1. От Просвещения к средневековой мифологии и обратно . . . . .     	 21

1.1. Идея Будущего в ранних текстах автора: история и ритуал  . . . . .     	 23

1.2. Повесть «Деньги для Марии» и традиции средневековой  
эстетики . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 34

1.3. Софиологические интуиции в повести «Последний срок» . . . . . . .       	 45

1.4. Демонологический сюжет в повести «Живи и помни»  . . . . . . . . .         	 66

1.5. Образ острова Матера и сказания о «далеких землях» . . . . . . . . . .          	 84

1.6. Повесть «Пожар» и трансформация идеи избранничества . . . . . .      	 100

1.7. Образ гремливой цивилизации в рассказах 1980–1990-х годов . . .   	 111

1.8. Повесть «Дочь Ивана, мать Ивана» в мифорелигиозном  
контексте . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 121

1.9. Образ Храма в прозе В. Распутина: традиции и новаторство . . . .    	 139

Р а з д е л  2. Богатырки, ангелы, юроды и трикстеры в парадигме 
героев автора . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 171

2.1. Образы Вестников и Ангелов: специфика репрезентации  
и функционал . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 173

2.2. Образ мастера в поздней прозе писателя:  
идеология и контексты . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 189

2.3. Автор и герой в поисках мудрости . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 214

2.4. Трикстер в поздних текстах В. Распутина:  
архаика и современность . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 225

2.5. Животные как Другие в произведениях автора . . . . . . . . . . . . . . .               	 246

2.6. Типология героев в прозе художника  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 275



4 Содержание

Р а з д е л  3. Валентин Распутин и окрестности…  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 293

3.1. Актуальная литература в зеркале манифестов: 
от неотрадиционализма до метамодернизма  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 295

3.2. Н. Клюев и В. Распутин: образ подменной страны 
(«Погорельщина» и «Живи и помни») . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 313

3.3. А. Солженицын и В. Распутин, или О судьбе Матрены 
в парадигме современной прозы . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 327

3.4. В. Распутин и Б. Екимов, или Идиллический человек 
на перекрестках истории . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 346

3.5. В. Распутин и М. Тарковский, или О феномене 
городского странника . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 363

3.6. В. Распутин и Р. Сенчин: историоризация мифа 
(от благословенной Матеры к Пылево) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 377

Именной указатель . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 391



ВМЕСТО ВВЕДЕНИЯ

Материал для этой монографии собирался годами, отчасти 
публиковался в отечественных и европейских журналах, что 
должно бы обеспечить его выстроенность, продуманность 
концепции, но так бывает не всегда. Время заставляет пере-
сматривать идеи и выводы, еще недавно казавшиеся столь 
убедительными. Оно же проверяет на художественную стой-
кость, «выносливость» и сами произведения, обретающие 
новые контексты прочтения. И только те из них, в которых 
передан момент подлинного бытия, мгновение жизни во всех 
его противоречиях и красках, остаются с нами надолго.

Валентину Григорьевичу Распутину (1937–2015), казалось 
бы, повезло. Его творчеству посвящено огромное количество 
работ: от мемуарной литературы, академических статей до 
антологий и монографий. Имя художника и сегодня вызыва-
ет живые дискуссии: от признания «новым Достоевским», 
спасшим престиж русской литературы в застойные времена, 
до обвинений в ненависти к движению цивилизации, предель-
ном консерватизме. Не менее спорно восприятие самих тек-
стов художника, им приписывают то излишнюю «слезливость» 
(«слезный дар»), архаичность, догматизм, то признают ис-
кусность языка, исключительную пластичность описания, 
способность передать «метафизику души». При такой проти-
воречивости суждений оценочность зачастую вытесняет соб-
ственно анализ; нам же хотелось показать внутреннюю слож-
ность авторского пути, который изначально связывается 
с принятием достижений техноцентризма, а финализируют 
его размышления о трагической судьбе современного чело-
века, лишенного внутренней опоры, веры, прежних оберегов, 



6	 Вместо введения

спасительной естественной красоты природы, вынужденно-
го искать личные ориентиры в драматической истории, что 
по силам далеко не всем.

После ухода мастера все, им написанное, приобрело статус 
завершенного высказывания, сообразного масштабу личности. 
В. Распутин, будучи глубок и мастерски тонок в лучших ху-
дожественных текстах, в выступлениях часто уступает по-
рыву. Его публицистика подчеркнуто пристрастна, вбирает 
резко оценочные высказывания в сторону Иных, Чужих куль-
тур, что в 1990-е обернулось «эстетическим упадком»1, одно-
временно он же разворачивает утопические мифы, сказания 
о Сибири как легендарном Беловодье, особой земле, роль 
которой еще не проявлена во времени. Вослед большим рус-
ским художникам Распутин верит в пророческую силу Слова 
как дела, отсюда особое отношение к писательской миссии 
сродни служению, стремление выйти за грань литературы 
к исповеди, к «последней правде», показать безумие и жесто-
кость мира, скрытые флером красивых слов. В этом направ-
лении двигаются Л. Толстой, поздний А. Чехов, А. Солжени-
цын, В. Астафьев.

В. Распутин присутствовал в литературе более полувека. 
Его бытие, творчество отразили глобальные повороты истории 
страны и мира. Он входит в словесность на излете «оттепели», 
когда утопические ожидания «шестидесятников» развеяны, 
ушли перспективы европейских творческих контактов, огром-
ных аудиторий, ранней славы, но именно эта дистанция от ил-
люзий оставляет шанс на трезвость в понимании времени, 
особую сосредоточенность на внутреннем человеке. Поколение 
писателя не случайно называют поколением на распутье, ког-
да советский утопический проект свернут, исторические го-
ризонты ретушированы, нарастает чувство оставленности, 
разочарования, одиночества. Ускользнуть от этой тоски уда-

1 Gillespie D. Valentin Grigor'evich Rasputin // The Reference Guide to Russian 
Literature; ed. Neil Cornwell, Fitzroy Dearborn. London and Chicago, 1998. Pp. 687–
691. 



Вместо введения	 7

лось немногим, вполне может быть, что только гениальному 
миму Л. Петрушевской.

Ранний В. Распутин работает как успешный очеркист, 
продолжает традиции «шестидесятнической» интеллектуаль-
но-лирической прозы в утонченном рассказе «Рудольфио» 
(1965), который вписывается в парадигму западной мужской 
прозы, известной работами Э. Хемингуэя с их одинокими, 
харизматичными героями. В тексте показан внутренний кон-
фликт персонажа, столкновение разума и бессознательного, 
воплощенного в трогательном образе влюбленной девочки 
Ио. Рудольф благороден, умен, но лишен внутренней силы, 
не способен на подлинную страсть, поступок, что мучает и его 
самого. В рассказе Ио невольно обнаруживает несамодоста-
точность избранника, неполноту личности, подчеркнутую 
и через смену имени (Рудольф — Рудольфио). Сюжет слож-
ных, порой загадочных отношений взрослого героя и девоч-
ки/девушки как воплощения тайны, Anima прошивает твор-
чество мастера в целом. История вписывается и в классический 
сюжет «русский человек на rendez-vous», важный для нас 
перспективой сближения стихии любви и творчества как 
связанных с интуицией, предчувствием, озарением.

После блестящего дебюта писатель неожиданно меняет 
проблематику, уходит к изображению народного мира, во-
просам онтологии, метафизики природного бытия (идея еди-
ного для всех «чувствилища»). Художник обретает свою тему, 
сокровенных героев (мудрые старухи, юродивые, пророчицы), 
призвание. И только в 1980-е он вновь обратится к образу 
интеллектуала, передоверив ему собственные мысли, наблю-
дения, вопросы («Наташа», 1981; «Что передать вороне?», 
1981).

С «долгих 70-х» начинается широкое признание «деревен-
ской прозы». Лидером направления по праву считают В. Рас-
путина. В этот период он создает свои классические тексты 
«Последний срок» (1970), «Живи и помни» (1974), «Прощание 
с Матёрой» (1976), призванные дать ответы на вопросы лич-
ного и бытийного характера. Отметим, классическая проза 



8	 Вместо введения

традиционализма под пером мастера обретает особую актуаль-
ность, его сокровенные герои чувствуют необратимые изме-
нения, происходящие в истории, человеке, но готовы постоять 
за себя, отвечать на цивилизационные вызовы. Они уверены 
в неслучайности собственного пути/судьбы, отсюда и вну-
тренняя стойкость, осознанное чувство личностной уникаль-
ности: Пашута в рассказе «В ту же землю…» (1995), Агафья 
в «Избе» (1999), Тамара Ивановна в итоговой повести «Дочь 
Ивана, мать Ивана» (2003).

Первыми знатоками и критиками авторской поэтики ста-
новятся собратья по цеху, они были пристрастны, но прекрас-
но знали идеологические и частные контексты, тот «сор»,  
из которого и вырастали тексты. В аналитических обзорах 
прозу мастера встраивают в разнообразные контексты: от тра-
диционализма до экологической, метафизической литературы. 
Осмысление мировоззренческих установок автора позволило 
рассматривать его произведения в поле христианского миро-
видения, на чем сам В. Распутин и настаивал, в горизонте мифо
поэтического и утопического дискурсов. Художник постули-
рует собственное восприятие мира взаимодействием разных 
религиозных систем: «Если мы до сих пор несем в себе язы-
ческие отголоски, так потому именно, что предкам нашим 
было оставлено для них место, что учение, пришедшее на 
смену предыдущему, составленному, казалось бы, из одних 
предрассудков, нашло нужным считаться с его природной 
укорененностью» («Из глубин в глубины»). Подчеркнем, ре-
лигиозно-этические традиции, бытийный опыт и составляют 
основу творчества мастера. Интеллектуальная культура скорее 
настораживает, что отражается и на позиции избранных ге-
роев писателя.

Повесть «Прощание с Матерой» трактуется как «идейный 
гребень и итог целого направления нашей литературы 1960–
1970-х годов»1, текст финализирует искания классического 
традиционализма. В. Курбатов подчеркивает фатализм «Про-

1 Семенова С. Валентин Распутин. М.: Советская Россия, 1987. С. 106.



Вместо введения	 9

щания…», вызванный чувством неизбежности зла в мире,  
но одновременно указывает на внутреннюю невозможность 
для художника с этим злом смириться1. По Ж. Нива, «Про-
щание с Матерой» — поэма о моральном сопротивлении 
и человеческой памяти, их спасительности для мира и об-
реченности в мире2. В тексте прерывается авторская традиция 
поиска земли обетованной в географическом пространстве, 
но поиск продолжается в пределах ирреального. Отныне не 
Беловодье за тридевять земель, но мистический град Китеж 
будет ждать сокровенных героев. Автор признается: «Я верю 
в то, что возродится Матера, не всплывет, а возродится в дру-
гом, может быть, качестве, в другом виде. Я больше верю 
в духовную и нравственную Матеру»3.

Самым неровным, надрывным произведением В. Распу-
тина называют повесть «Пожар» (1985). Писатель признавал-
ся: «Я был “деревенщиком”. Все, что могла сказать “дере- 
венская” литература, она сказала. И “Пожаром” для себя 
я закончил эту тему» («Прокляты, но не убиты»)4. Повесть 
вышла после десятилетнего молчания художника, критики 
зачастую рассматривают ее как эпилог к «Прощанию с Ма-
тёрой». Автор расстается с собственной «иллюзией сельской 
благодати» и, как следствие, начинает поиск нового героя, 
наделенного персоналистичным сознанием, развернутого  
не к постижению внешнего мира, но к внутреннему бытию, 
самоценность которого и определяет его устойчивость по от-
ношению к хаосу истории. Повесть по символическому ряду 
и настроению сливается с книгой В. Тендрякова «Поден- 
ка — век короткий» (1965) и «Печальным детективом» (1985) 

1 Курбатов В. Валентин Распутин. Личность и творчество. М.: Советский писа-
тель, 1992. С. 15.

2 Русские писатели 20 века: биографический словарь / Гл. ред. и сост. П. А. Ни-
колаев. М.: Большая Российская энциклопедия: Рандеву-АМ, 2000. 806 с. 

3 Распутин В. Натяжение таланта [из бесед и встреч на родине писателя, в Ир-
кутске, 1986] // 15 встреч в Останкине: сборник / Сост. Т. Земскова. М.: Политиз-
дат, 1989. С. 209.

4 Распутин В. Прокляты, но не убиты: [беседу вела О. Вельдина] // Юность». 
1997. № 3. С. 9.



10	 Вместо введения

В. Астафьева. Подчеркнем, идеологическую спорность, публи-
цистический пафос работы признавал и сам автор, но страшную 
боль от происходящего носить в себе уже не мог, передоверив 
книге. По сути, и А. Солженицын, буквально «наступая на 
горло собственной песне», уходит от художественности в на-
правлении историософии, прекрасно осознавая потери сде-
ланного выбора, но считая исследование исторической судьбы 
страны своим долгом. Позже В. Распутин не станет включать 
«Пожар» в собрания сочинений, чтобы не подчеркивать общий 
трагический настрой творчества, не закрывать для себя пер-
спективу Исхода.

Рассказы В. Распутина 1990-х гг., составившие цикл «В од-
ном сибирском городе», рождаются из авторского восприятия 
настоящего как времени хаоса, постапокалипсиса, когда унич-
тожены все основания прежней жизни, стирается последняя 
память о традиции, историческом прошлом, само понятие 
идеала скомпрометировано. Праведники и страстотерпцы 
в осколочном пространстве хаоса обречены. Отсюда обраще-
ние к малому жанру, который позволяет отразить коллажную 
картину настоящего. На протяжении 1990-х русская литера-
тура, культура в целом теряют ореол избранности, расстаются 
с верой в собственное избранничество, литературоцентризм 
и вынуждены художественно осваивать этот травматический 
опыт1. Писатель расширяет привычные очертания художе-
ственного мира, все важнейшие события происходят теперь 
на границе миров, перекрестках, дорога из безусловно опас-
ного, инфернального пространства вводится в пределы «сво-
его», связывается с инициацией персонажа, выстраивающем 
собственные отношения с Вселенной. Соблазн пути, который 
предельно негативно оценивался в классической прозе масте-
ра, в позднем творчестве обретает новые контексты, связыва-
ется с  необходимостью испытания/инициации. Трикстер 
и способен угадать новые, необычные пути становления обще-

1 Кризис литературоцентричности: утрата идентичности vs новые возможности: 
монография / Отв. ред. Н. Ковтун. «Универсалии культуры». Вып. V. М.: ФЛИНТА: 
Наука, 2014. С. 5–11. 



Вместо введения	 11

ства, развернутые в непредсказуемое будущее, он соединяет 
противоположности, балансируя на границе своего и чужого. 
Эти качества и позволили ему стать одной из самых востребо-
ванных фигур в условиях цивилизационного кризиса. Такой 
герой принципиально чужд общине, привычно ориентиро-
ванной на устойчивость нормы, неизменность как формы 
бытия1.

Подлинным открытием поздней прозы В. Распутина стал 
образ трикстера, воплощенный в цикле рассказов о Сене Позд-
някове (поздний, задержавшийся герой). Писатель исследует 
перспективы создания нового мифа о культурном герое, спо-
собном расширить горизонт современного человека, а значит 
и о трикстере, прокладывающем ему дорогу2. Странность, 
абсурдность образа героя подчеркнуты описанием внешности, 
именем, манерой поведения. В образе выделены нездешность, 
витальность, предприимчивость, удивительная жизнестой-
кость, связь с природным миром, вплоть до оборотничества, 
однако с богатырской задачей спасения девочки-ангела он не 
справляется (рассказ «Нежданно-негаданно», 1997). Автор 
оставляет созидательную, цивилизационную миссию за бабой-
воительницей, с которой связывает и идею религиозного об-
новления общества через возвращение к древним архаическим 
культам. В распутинском разрешении проблемы трикстер 
выступает как носитель классических функций предшествен-
ника культурного героя, первооткрывателя новых дорог и ве-
щей. Среди последних интересна судьба городских безделушек 
(кофемолка, огромная музейная зажигалка), у которых обна-
ружено необычное предназначение или функции.

Сейчас стоит признать, что, несмотря на постоянный инте-
рес к текстам мастера, десятки конференций, круглых столов, 

1 Ковтун Н. В. Трикстер как герой нашего времени (на материале русской про-
зы второй половины ХХ–ХХI веков). Серия Универсалии культуры. Вып. ХII: 
монография. М.: ФЛИНТА, 2022. 

2 Ковтун Н. В. Трикстер как герой фронтира, или О механизмах выживания 
в хаосе // Вестник Новосибирского национально-исследовательского университе-
та. 2023. № 9 (Т. 22). С. 120–133.



12	 Вместо введения

семинаров остается ощущение, что тайны, загадки в понимании 
его пути, творчества только множатся. Это свойство большого 
таланта, ускользающего временных и собственно литературных 
границ.

Одна из таких загадок — равнодушие автора к изображению 
любовных переживаний, женской телесности, соблазна. При 
подчеркнутом интересе к душевным, метафизическим глуби-
нам человека, его сознания и бытия, В. Распутин словно из-
бегает картин подлинной страсти, «простынь, бессонницей 
рваных». За исключением, может быть, ранних рассказов «Ру-
дольфио» и «Встреча» (1965). Его более поздние тексты, хоть 
в какой-то мере касающиеся сферы переживаний («Женский 
разговор», 1994; «Дочь Ивана, мать Ивана»), остаются доволь-
но схематичными, по интонации — парадоксально назидатель-
ными. В рассказе «Женский разговор» разрабатывается азбука 
русского Эроса, однако дидактизм текста отчасти нивелирует 
авторский замысел.

Специалисты считают, что данная особенность — следствие 
тяготения автора к гармонии, а не к хаосу. Это проявляется 
и при описании природных катаклизмов. В художественном 
мире писателя катастрофические события (буйство ветра, не-
проглядный туман, шторм, чудовищные циклоны) заканчива-
ются преимущественно умиротворением или чудом: вознесение 
Матеры как Нового Иерусалима в «Прощании…», встреча 
с «чувствилищем» в рассказе «Что передать вороне?», явление 
града Китежа над Байкалом в новелле «Байкал предо мною» 
(2003). В рассказе «В непогоду» (2003) создается ощущение, что 
автор подобно пророку может умиротворить Словом даже зло-
вещую стихию, и Апокалипсис «мудро отступает в сторонку». 
Художник верит в самосозидающую, гармонизирующую силу 
природы, в возможность достижения ее резонанса с сознанием 
человека, в перспективу Благодати. И это намеренное смирение, 
«схимонашество в миру…»1, принципиально отличает пред-

1 Нива Ж. Путь В. Распутина по опустевшему русскому дому // Время и творче-
ство Валентина Распутина. Иркутск: ИГУ, 2012. С. 29.



Вместо введения	 13

ставление В. Распутина от картины равнодушной природы, 
перед которой человек всегда ответчик, разворачивающейся 
в онтологической прозе В. Астафьева1.

Вторая проблема — неуверенность автора в передаче стихии 
смеха, даже тогда, когда карнавальность — художественная 
сверхзадача2. Сразу оговоримся, мы не рассматриваем в этой 
парадигме смех юрода как добровольно принимаемый христи-
анский подвиг. Речь идет об игровой стихии смеха, освобож-
дающей от догматики официальных норм. Смеховое начало 
в мировой культуре, как правило, проявляет себя в кризисные, 
переходные эпохи: «В такие периоды выявляется относитель-
ность того, что казалось прочным и незыблемым, происходит 
комическое снижение господствующей идеологии, возника-
ет иное соотношение старого и нового»3. И. Смирнов обра-
щает внимание на особое положение осмеиваемого: «При-
давая человеку свойства, которые противоречат общественной 
норме, смех расшатывает союз осмеиваемого с коллективом»4. 
В этом отношении актуальны образы трикстеров в современ-
ной традиционалистской прозе в диапазоне от Федора Кузь-
кина Б. Можаева («Из жизни Федора Кузькина», 1966), Егор-
ши Ставрова Ф. Абрамова из тетралогии «Братья и сестры» 
(1958–1978)5, чудиков В. Шукшина до странников М. Тар-
ковского6.

1 Ковтун Н. В. Природа и религия как основа жизненного уклада в повести 
В. Астафьева «Стародуб» // Вестн. ТГУ. Филология. № 1 (5). 2009. С. 71–83. 

2 Митрофанова А. А. Аксиология смеха в художественных системах В. Распути-
на и А. Вампилова // Александр Вампилов и Валентин Распутин: творческий по-
тенциал «иркутской истории»: материалы Международной научной конференции. 
Иркутск: Издательство ИГУ, 2017. С. 173–187.

3 Спиридонова Л. Бессмертие смеха: комическое в литературе русского зарубежья. 
М.: Наследие, 1999. С. 5.

4 Смирнов И. П. Древнерусский смех и логика комического // ТОДРЛ ИРЛИ. 
Л., 1977. Вып. 32. С. 309. 

5 Ковтун Н. В. Поэтика двойничества в тетралогии Ф. Абрамова «Братья и се-
стры» // Проблемы исторической поэтики. 2020. Т. 18. № 4. С. 263–283.

6 Kovtun N., Klimovich N. The Traditionalist discourse of contemporary Russian lite
rature: from the neo-traditionalism to «new realism» // The Art of Words Journal of Lite
rary, Theatre and Film Studies. 2018. № 3/4. Pp. 315–337. 



14	 Вместо введения

Ситуация остранения вековых абсолютов складывается  
и на уровне авторского повествования, игровое отношение 
к национальным архетипам не только отражает неустойчивость 
бытия, но примиряет читателя с неидеальным настоящим, в ко-
тором вместо богатырей — грешные люди, а сказочная скатерть-
самобранка заменена «клеенкой, которая разрисована была как 
скатерть-самобранка с блюдцами и приборами» («В непогоду»). 
В. Распутин делает попытку уйти от литературы трагических 
крайностей, к которой принадлежат его классические тексты, 
испытывает на зрелость нового героя-медиатора, трикстера, 
но миссию культурного героя оставляет за богатырками.

В парадигме загадочного — холодность В. Распутина-худож-
ника по отношению к теме города, горожан, многократно от-
меченная исследователями. В классических текстах город, его 
атрибуты и специфика (прагматика, культ денег, рационализм, 
технические новации) выписаны предельно схематично и в це-
лом отвечают характеристикам ада на земле. Здесь все стро-
ится как вызов судьбе, которая оспаривается, заменяется во-
лей случая, игрой, разгулом низких страстей. Соответственно, 
городские обыватели напоминают кукол, хтонических су-
ществ, разрушающих прежнюю гармонию бытия. При этом 
позиция мастера отнюдь не показательна для авторов-тради-
ционалистов. С. Залыгин в романе «Комиссия» (1975) пишет 
об образованном, умном мужике.

Городские локусы в мире В. Шукшина обнаруживают  
полисемантичность, своеобразно вписываясь в художествен-
ную картину мира. Автор понимает бытие как процесс, вечное 
движение форм, диктующее изменение статуса персонажей, 
взаимообратимость явлений, взаимопроницаемость про-
странств. Сокровенный герой в меняющемся мире существу-
ет на границах, перекрестках, вокзалах, находится в состоянии 
постоянного движения, принадлежит стихии времени, прин-
ципиально неукоренен, его характеристики никогда не опре-
деляются городской или деревенской пропиской1. Наконец, 

1 Ковтун Н. В. Образ городской цивилизации в поздних рассказах В. М. Шук-
шина: миметический и семантический аспекты // Вестник Томского государствен-
ного ун-та. 2012. № 1 (17). С. 74–94.



Вместо введения	 15

чудики М. Тарковского — зачастую недавние горожане, от-
крывающие природный мир как дар и тайну. В этой системе 
координат деревня — только перекресток между городом и си-
бирской тайгой, которая приворожила героев1.

В. Распутин же горожанам откровенно не доверяет, лишая 
духовной чуткости к миру. Цивилизация всегда проигрывает 
крестьянству в глубине, культурной сложности, причастности 
к метафизическим тайнам бытия. По сути, автор свидетель-
ствует фиаско проекта Просвещения, который противопостав-
ляют традиционализму, ужас открывшегося зияния, истори-
ческого разлома, когда безвозвратно уходит целый пласт 
культуры, мир, где жизнь была трудно, но осмысленной, по-
нятной в своей открытости, логичной связанности поколений. 
Здесь каждый знал свое место, путь. Избранное пространство, 
воссозданное в образе острова Матера, самодостаточно, функ-
ционально и не нуждается в организации из вне, что и опре-
деляет истоки конфликтной ситуации с властями, желающи-
ми любой ценой установить свой порядок. Истина, открытая 
сокровенным персонажам, далеко не очевидна их потомкам, 
соблазненным «гремливой цивилизацией», их уход обессили-
вает, лишает надежды, будущего.

В. Распутин начинает говорить о разрушении связи времен, 
отречении от памяти еще в середине 1970-х, когда происхо-
дящее отнюдь не очевидно, в 1980-е ситуация выглядит уже 
обреченной, изменения касаются далеко не только Матеры, 
лишенной защитников и оберегов. Писатель, чтобы быть 
услышанным, оставляет художественное творчество, сосре-
доточившись на открытом публицистическом высказывании, 
но повлиять на ситуацию не в состоянии, сказывается общая 
усталость, разочарование, утрата перспективы. В это время 
автор уходит в назидательность, дидактизм, что в условиях 
постмодернистской культуры никак не способствует актуа-
лизации его идей. В своей позиции литературного пророче-
ства, вплоть до визионерства, он, безусловно, ориентируется  

1 Ковтун Н. В. Малая проза М. Тарковского в контексте «нового реализма» // 
Гуманитарный вектор. 2019. Т. 14. № 5. С. 39–50.



16	 Вместо введения

на А. Солженицына. Поворот В. Распутина к образу интел-
лектуала в поздних текстах повлек за собой не только отказ  
от патриархальных героев-праведников, но и эксперименты 
в области языка, стилистики в целом.

Особым образом отметим зачарованность В. Распутина  
идеей ухода, смерти, очевидную уже с раннего творчества. 
В отечественной культуре тема смерти имеет особый статус, 
в ее перспективе оценивается значимость жизни, осознается 
некая гармония бытия. Отсюда напряженный интерес к со-
кровенному знанию, что открывается за последней чертой. 
Ж.-П. Вернан, обобщая наблюдения над ритуалами прощания 
в различных культурах, свидетельствует: «Сквозь сетку адре-
сованных ему вопросов мир мертвых (или по крайней мере 
то, что от него осталось) предстает как отражение — более или 
менее прямое, более или менее опосредованное, трансфор-
мированное или даже фантазматическое — общества живых»1. 
К. Г. Исупов, развивая высказанную мысль, пишет, что «та-
натология — это наука без объекта и без специального языка 
описания; ее терминологический антураж лишен направлен-
ной спецификации, слово о смерти есть слово о жизни, вы-
воды строятся вне первоначального логического топоса про-
блемы, — в плане виталистского умозаключения, в контексте 
неизбываемой жизненности»2.

В творчестве В. Распутина тема смерти трактуется как 
важнейшее событие в судьбе человека, выявляющее его аксио
логию, ось бытия. Человек в смерти уже не равен себе, окру-
жен тайной, притягивающей и страшащей одновременно. 
С первых текстов автор обращается к древнейшим традициям, 
обрядам, связанным с миром смерти, в поздних рассказах 
воссоздает новый ритуал прощания, отстоящий как от на-
родных верований, так и от представлений ортодоксального 
православия. Этика каждой эпохи находит свое отражение 

1 Вернан Ж.-П. Индия, Месопотамия, Греция: три идеологии смерти // Новое 
литературное обозрение. 1998, № 33. С. 22.

2 Исупов К. Г. Русская философская танатология // Вопросы философии. 1994. 
№ 3. С. 106.



Вместо введения	 17

в погребальном обряде, «предрассудки», обычаи, связанные 
с «уходом» человека, приобретают особую устойчивость, от-
сюда так важны мельчайшие детали их описания.

Тема смерти становится магистральной уже в ранних тек-
стах мастера, встает вопрос о передаче знания от уходящих 
к потомкам, сохранении тайны, которой владеет род, когда 
трагедия заключается в невозможности умереть «по прави-
лам»: старая шаманка не может передать собственный дар 
детям («Эх, старуха», 1966), старуха Анна бессильна научить 
дочь ритуальному плачу («Последний срок»), Дарья не в со-
стоянии объяснить внуку ценность бытия на острове Матера. 
Несоблюдение обряда прощания разрушает преемственность 
существования, веру в полноту, разумность мироздания. Ге-
рои писателя, от детей до стариков, лишены страха смерти, 
уход сопровождается вспышкой света, колокольным звоном, 
умиротворением. За границей видимого мира ждет встреча 
с тайной, градом Китежем. Даже гибель Настены в повести 
«Живи и помни», несмотря на весь трагизм свершившегося, 
есть одновременно и соединение стихий, земли, воды, неба, 
обещание чуда, Воздаяния.

Специально подчеркнем дар избранных персонажей к само-
стоянию, созданию новых ритуалов, далеко отстоящих как  
от закрепленных в обществе правил, так и от православного 
канона. Символические формы культуры, не так давно казав-
шиеся незыблемыми, могут трансформироваться, если их 
соблюдение несопоставимо с резко изменившейся жизнью1. 
В этом ключе похоронный обряд, который творит неофит 
Пашута (имя героини отсылает к апостолу Павлу), опираю-
щаяся на древнейшие архаические культы («В ту же землю», 
1995). Героиня хоронит мать наособицу, вопреки всем прави-
лам, зачинает новый погост далеко за пределами города. В рас-
сказе «Изба» (1999) старуха Агафья возводит новую избу как 

1 Байбурин А. К. “Нельзя… но если очень нужно…” (к интерпретации способов 
нарушения правил и запретов) // Труды факультета этнологии Европейского уни-
верситета. СПб.: Издательство Европейского университета в Санкт-Петербурге, 
2001. Вып. I. С. 7.



18	 Вместо введения

некое пристанище на перекрестке времен, соединяя стихии, 
живых и мертвых.

Алексей Коренев в рассказе «Новая профессия» (1998) уже 
напрямую выполняет апостольские функции, пытаясь на-
помнить прагматичному окружению о красоте Слова, духов-
ной чуткости, живой душе. Герой вписан в парадигму избран-
ничества: от Алеши Поповича, Алексея, человека Божьего 
до Алеши Карамазова и самого Христа. Аскетический образ 
жизни, неузнанность, портретное сходство с иконографиче-
ским образом святого Алексия подчеркивают мессианский 
пафос. В момент отчаяния герой выходит к Байкалу, захвачен 
игрой света, «нескончаемой музыкой», звучащей над озером. 
Символически ситуация прочитывается по аналогии с плато-
новским сюжетом о движении из пещеры к Свету, суть по-
беда над сомнениями и внутренними чудовищами, познание 
мира. Священное море, Древо Мировое, кладбище, храм выпол-
няют в прозе В. Распутина медиативную функцию, приобще-
ние к ним открывает иную перспективу, герои уже никогда 
не могут быть прежними.

В самой верности писателя избранным темам, идеям, безу
словно, есть элемент самоограничения: «Так осознается жерт-
ва широтой ради глубины»1. Стоит, однако, отметить, что 
в поздних текстах авторская интонация меняется. В рассказе 
«Видение» (1997) автобиографический повествователь уже 
вполне иронично, остраненно вспоминает свои диалоги со смер-
тью, так и не решаясь пересечь мостик между мирами, чувствуя 
ответственность перед собственной земной участью: «Я не 
посмел перейти через мостик, но я уже был на нём и с него 
я высматривал дорогу, теряющуюся в камнях, с него искал 
я каких-то неведомых ощущений, которые ждут впереди. Зна-
чит, я сделал еще один шаг»2.

1 Плеханова И. И. Предисловие // Творческая личность Валентина Распути-
на: Живопись — чувство — мысль — воображение — откровение. Иркутск: ИГУ, 
2015. С. 9. 

2 Распутин В. Г. Собр. соч.: [в 4 т.]. Иркутск: Издатель Сапронов, 2007. Т. 3. 
С. 437.



Вместо введения	 19

Интересно в этой связи и другое — желание художника 
регламентировать визионерский опыт, открывшийся в твор-
честве. Избранные герои классических текстов путешеству-
ют в пределы инобытия и могут возвращаться оттуда: про-
водником старухи Анны в «Последнем сроке» становится 
сама Смерть, Настена в «Живи и помни» говорит с Судь- 
бой, Дарья в «Прощании…» слышит голоса предков, Агафья  
вместе с мастером Савелием творят обряд возведения новой 
избы как храма, хозяйка и после смерти, буквально обратив-
шись в домового, сторожит усадьбу. В поздних текстах пи-
сатель все более меланхоличен в отношении собственных 
художественных претензий на познание метафизических 
тайн бытия. Иными словами, он, подобно мастеру из рас-
сказа А. Битова «Человек в пейзаже» (1988), умеет вовремя 
остановиться как остаться в пределах отведенного человеку 
пейзажа, не пытаясь выйти за раму в провал черной дыры — 
изнанки мира. На фоне художественных экспериментов 
постмодернистов такой опыт уже можно назвать новатор-
ским. Отечественным сознанием радикальные установки 
художников под знаком -пост были прочитаны в дискур- 
се «ультимативной, проверенной истины. Поэтому чем  
экстремальнее установка русского постмодерна, тем более  
он самого себя отбрасывает из современности в прошлое  
и провозглашает утверждение новых трансцендентальных 
означаемых»1.

Очевидно, что все аспекты бытия художника (поэт, мыс-
литель, публицист, визионер) взаимосвязаны, и разделы в мо-
нографии позволяют выделить ключевые проблемы его твор-
чества, показать особенности рефлексии на тексты мастера 
изнутри конкурирующих литературных парадигм и культур, 
продемонстрировав диалогические отношения его слова с тек-
стами классиков и современников.

1 Оробий С. П. Матрица современности: генезис русского романа 2000-х гг. СПб.: 
ИД «Петрополис», 2014. С. 22. 



20	 Вместо введения

*  *  *

В монографию в той или иной мере вошел материал, пуб
ликовавшийся автором ранее в журналах «Русская литература» 
(ИРЛИ РАН, Пушкинский Дом), «Проблемы исторической 
поэтики», «Литературная учеба», «Филологический класс», 
«Филологические науки. Научные доклады высшей школы», 
«Сибирский филологический журнал», «Вестник Новосибир-
ского национально-исследовательского университета», «Re-
spectus Philologicus», «Literatura» (Вильнюсский университет), 
«The Art of Words, Journal of Literary, Theatre and Film Studies» 
(Хорватия), «Russian Literature» (Амстердам).

Советами, критическими замечаниями автор обязан своим 
замечательным рецензентам: профессору Новосибирского 
государственного университета Людмиле Синяковой и про-
фессору Уральского государственного педагогического уни-
верситета Нине Барковской, а также блестящей редакционной 
коллегии в целом, неизменно сотрудничающей в рамках про-
екта «Универсалии культуры», продолжением которого и ста-
ла настоящая монография — пятнадцатая в этой парадигме.



Н а у ч н о е  и з д а н и е

Ковтун Наталья Вадимовна

ВАЛЕНТИН РАСПУТИН: 
МЕЖДУ СВЕТЛЫМ ПРОШЛЫМ 

И УСКОЛЬЗАЮЩИМ БУДУЩИМ

Серия «Универсалии культуры». Выпуск ХV

Монография

Директор издательства А. А. Галат 
Корректор А. А. Филимонова 

Оператор верстки Д. В. Романова 
Дизайнер обложки О. Д. Курта

Подписано в печать 27.11.2025. Формат 60×90 1/16.  
Бумага офсетная. Печать цифровая.  

Усл. печ. л. 25,0. Тираж 100 экз. Заказ № 1218

Издательство  
Русской христианской гуманитарной академии 

имени Ф. М. Достоевского 
191023, Санкт-Петербург, наб. р. Фонтанки, 15 

Тел.: (812) 310-79-29, +7 (981) 699-65-95 
E-mail: rhgapublisher@gmail.com, http://irhga.ru

Отпечатано в типографии «Поликона» (ИП А. М. Коновалов) 
190020, Санкт-Петербург, наб. Обводного канала, д. 134




